Keine Geburt, kein Tod

Von Shifu Simplicity

Geburt und Tod, Entstehen und Vergehen, das ist die uns so vertraute Welt. Das ist unser Alltag.
Morgens klingelt der Wecker, der erste Gedanke entsteht:,,Oh nein! Ich muss aufstehen!*, der
blitzartig wieder vergeht und abgeldst wird, von dem Gedanken, ins Bad zu gehen. Dann Wasser
fiir den Tee kochen ... der Tag nimmt seinen Lauf. Gedanken iiber Gedanken, denen hédufig auch
Handlungen und Worte folgen. Mit all diesen Gedanken, Worten und Handlungen kreieren wir
allerdings Karma, das unsere Zukunft bestimmt. Mit diesem denkenden Geist wird unsere
gesamte Welt kreiert, eine Welt, die stindig im Wandel ist, zwischen Entstehen und Vergehen
ohne Unterlass. Fiir unser Leben bedeutet das, es gibt den Moment der Geburt und damit auch
unweigerlich ein Ende des Lebens mit dem Tod. So sehr wir uns auch wiinschen, dass unser
Leben ewig andauert, so sehr wir uns darum bemiihen, in der modernen Medizin, mit gesunder
Lebensweise, so sehr wir vor der Wahrheit wegschauen, der Tod ist ein unweigerlicher
Bestandteil dieses Lebens. Hier im Miao Fa Zentrum zeigen es uns die Todeskarten auf dem
Altar. Da standen nicht nur Corona Tote, sondern auch eine Frau, die bei der Geburt ihres Kindes
verstorben ist, oder ein 29 jdhriger, der einen plotzlichen Herzstillstand erlitten hat und ein junger
Bécker, der bei einem Unfall uns Leben kam. Das Leben kann ganz unerwartet zu Ende sein.
Wenn dies sich anbahnt oder eintritt, sind wir meist schockiert und vollig unvorbereitet. Geburt
und Tod, das ist der uns vertraute Lebensmodus, der aber mit viel Leid verkniipft ist.

Als Praktizierende haben wir uns schon Gedanken iiber unser Leben gemacht und sicherlich
festgestellt, dass unser Geist nicht zur Ruhe kommt. Wir versuchen etwas zu dndern und haben
vielleicht mit Meditation begonnen. Dennoch scheinen wir weiterhin Sklaven der Phdnomene im
AuBen und Innen zu sein. Menschen verhalten sich nicht so, wie wir es gerne hitten, jemand
beleidigt uns, und schon reagiert unser Geist automatisch mit Arger, ein Entstehen! Nach einer
gewissen Zeit werden die Gedanken des Argers dann von anderen Gedanken ersetzt, der Arger
vergeht, etwas anderes entsteht. Wir wiinschen uns Freiheit, und doch scheint sie so weit weg.

Im Surangama Sutra versucht Buddha, in einem langen Dialog mit Ananda und anderen
Schiilern, aufzuzeigen, wo unser grundlegender Fehler liegt und wie wir aus dieser
Endlosschleife von Geburt und Tod herauskommen kénnen und wahre Freiheit erlangen kdnnen.

»Seit angfanglosen Zeiten sind alle Wesen in verkehrtes Denken verstrickt, haben karmische
Samen gesit, die von selbst reifen, wie die Friichte des Ruksa Baums (ein Busch, dessen Beeren
in Dreiergruppen an einem Stil hidngen). Praktizierende konnen nicht die uniibertreffliche
Erleuchtung (eines Buddhas) erlangen und werden stattdessen zu Sravakas (Horern, Arhats),
Devas(Himmelswesen), Maras (Damonen) oder Anhéngern falscher Lehren, weil sie die zwei
Waurzeln nicht kennen und ihre Praxis somit verwirrt ist. Es ist so, als ob man Sand kocht und
sich wiinscht, eine schone Mahlzeit zu erhalten. Auch wenn man ihn Ewigkeiten kocht, wird man
nicht erfolgreich sein.

Was sind die zwei Wurzeln? Erstens, die Wurzel von Geburt und Tod, das ist Dein denkender
(durch die Sinne abgelenkter) Geist und der aller Wesen, von dem Du seit anfanglosen Zeiten
annimmst, dass er Dein Selbst ist.

Zweitens, die Wurzel des Bodhi-Nirvana, der inerten reinen Essenz. Die anfanglose
urspriingliche Essenz des Bewusstseins, die alle Phanomene hervorbringt. Und doch verlieren die
Wesen inmitten der Phinomene die urspriingliche Klarheit. Obwohl sie diese Essenz tiglich
benutzen, sind sie sich dessen nicht bewusst und wandeln so nutzlos in allen Daseinformen.

Mit dem Vergleich der Friichte des Ruksa Baumes ist der Kreislauf von Unwissenheit, Karma
und Leid gemeint, in den wir verstrickt sind. Buddha mdéchte allen Wesen den Weg zur

e

Miao Fa Zentrum 4} /X

fiir Meditation 7# %
und Chan-Buddhismus



vollstdndigen Erleuchtung der Buddhaschaft aufzeigen und erklirt, wie wichtig es ist, die zwei < ':.P

Wurzeln zu kennen. Die Wurzel von Entstehen und Vergehen, Geburt und Tod, die unser ~—— S S
denkender Geist darstellt. Selbst wenn wir meditieren verwenden wir diesen denkenden Geiw
Das ist der Modus, in dem wir natiirlicherweise leben, der uns so vertraut ist. Wir kommen in
Kontakt mit Sinneseindriicken, sehen zum Beispiel ein angerichtetes Essen und denken sofort,
,»Wie lecker! oder ,,Wie ungesund!“ etc. Der Geist bewertet stindig. Auch unser Intellekt

funktioniert auf dieser Basis des verwirrten Geistes. Wir bewerten Tatsachen und bilden
Meinungen. Wenn wir meditieren benutzen wir diesen Geist um eine Methode zu praktizieren.

»Ananda! Obwohl Du so viele Lehren gehort hast, erlangst Du die Erleuchtung nicht, da Du
daran anhaftest, dass die wirren Gedanken, das was entsteht und vergeht, Dein wahrer Geist
ware.“

Wenn wir als unsere Wurzel der Praxis den denkenden, verwirrten Geist verwenden, konnen wir
die Erleuchtung nicht erlangen. So wie wenn wir mit Sand ein Essen kochen wollten, egal, wie
sehr wir uns bemiihten, am Ende bleibt es Sand.

Wir sind zu sehr davon iiberzeugt, dass unser Denken unser wahrer Geist wire. Damit bauen wir
uns ein Hindernis fiir unsere Praxis auf.

In der Praxis geht es darum, die zweite Wurzel zu benutzen, die Wurzel dessen, was nicht
entsteht und vergeht, was weder Geburt und Tod unterliegt. Wenn wir es schaffen, in diesen
Modus des reinen Geistes zu kommen und darauf zu beruhen, konnen wir Geburt und Tod fiir
immer tiberwinden. Das klingt sehr abstrakt und auch Buddhas Schiiler hatten ihre Zweifel.

Im Surangama Sutra versucht Buddha in zehn Abschnitten am Beispiel des Sehens, als eine der
Sinneswurzeln zu erldutern, wie wir diesen Modus finden konnen. Hier ein Abschnitt :

,,KOnig Pasenadi stand auf und sagte zu Buddha: ,,Friiher, als ich die Lehren des Ehrwiirdigen
noch nicht gehort hatte, sagten mir die beiden Lehrer Katyayana und Vairatiputra, dass nach dem
Tode alles erlischt und das nennt sich dann Nirvana. Obwohl ich jetzt dem Buddha begegnet bin,
habe ich dennoch einige Zweifel.

Wie kann man praktizieren, dass man den Ort des Nicht Entstehens und Nicht Vergehens des
Geistes erfahren und verwirklichen kann?*

Die gesamte Zuhorerschaft, die noch nicht das Samsara iiberwunden hatte, war gespannt, die
Antwort zu horen. Buddha sagte zum Ko6nig: ,, Du sitzt hier mit Deinem Korper. Jetzt frage ich
Dich; ist dieser physische Kdrper unzerstorbar wie ein Diamant oder ist er verginglich und kann
erloschen?* ,,Weltverehrter! Dieser Korper wird vergehen.* ,,GroBer Konig! Dein Kdrper ist
noch nicht vergangen. Woher weillt Du denn, dann er vergehen wird?* ,,Weltverehrter! Dieser
vergingliche, verderbliche Korper ist zwar jetzt noch nicht vergangen, aber ich betrachte meine
Gedanken, wie sie kommen und gehen und keiner verweilt. Wie ein Feuer, das zu Asche wird,
vergeht der Korper allméahlich, verfallt ohne Unterlass. Daher weil3 ich mit Sicherheit, dass er am
Ende ganz verschwinden wird..* ,,Genau so ist es, groler Konig. Du bist nun schon alt. Ist Deine
Erscheinung denn noch genauso, wie die eines Jungen?* ,,Weltverehrter! Als ich ein Kind war,
war meine Haut ganz glatt und weich, als junger Erwachsener war ich voller Energie, aber in
meinem jetzigen Alter bin ich zwangslaufig schon den Folgen des Alters anheim gefallen. Ich
sehe ausgemergelt aus, habe keine Energie mehr, das Haar ist weil3 , die Haut runzelig und werde
nicht mehr lange unter uns verweilen. Kein Vergleich mit der Zeit der vollen Jugend.*

,,GroBer Konig! Dein AuBeres ist sicher nicht ganz plétzlich verwelkt.

»Weltverehrter! Die Verdnderungen sind schleichend. Unbemerkt von mir, iiber die vielen Jahre
ist die Verdnderung allméhlich bis heute fortgeschritten. Im Alter von zwanzig Jahren war ich
zwar noch jung, aber mein Aussehen war bereits dlter als mit zehn Jahren. Mit dreiBig war ich
dann schon etwas mehr verfallen als mit zwanzig. Und jetzt mit 62 schaue ich auf mich mit
flinfzig zurtick und sehe mich damals als noch sehr kraftig. Weltverehrter! Ich sehe, diese

Miao Fa Zentrum 4} /X

fiir Meditation 7# %
und Chan-Buddhismus



Verdnderungen gehen schleichend voran, man sieht es in einer Periode von 10 Jahren. Aber wenn _:h

ich genau kontempliere, wie kann man sagen in einem Jahrzehnt, es veridndert sich in einem%Uahr. S )
Wie kann man sagen jéhrlich, es verdndert sich jeden Monat; wieso monatlich, eigentlich tém
und wenn ich noch genauer nachdenke, dann findet die Verdnderung in jedem Moment statt, mit

jedem Gedanken, ohne Pause. Daher weil3 ich, dass mein Korper eines Tages nicht mehr da sein
wird.*

,»Qrofer Konig! Du siehst, dass die Verdnderung ununterbrochen jeden Moment passiert und hast
erkannt, dass Du vergehen wirst. Inmitten dieses Vergehens, kennst Du denn das, was nicht
vergeht?*

Da legte der Konig die Hande zusammen und sagte zu Buddha: ,,Ich weil3 es nicht.*

Der Buddha sagte: ,,Ich zeige Dir jetzt die Natur, die nicht entsteht und nicht vergeht. GroBer
Konig! In welchem Alter hast Du zum ersten Mal den Ganges gesehen?*

Der Konig sagte: ,,Ich war drei als meine liebe Mutter mich an der Hand nahm und wir den Jiva
Tempel besuchten. Wir gingen an diesem Fluss voriiber und ich wusste, es war der Ganges.*

,GroBer Konig! Wie Du eben sagtest, mit 20 warst Du élter als mit 10, ganz zu schweigen von
60. Tage, Monate und Jahre vergingen und in jedem Moment findet Verdnderung statt. Als Du
mit drei Jahren den Ganges sahst und dann mit 13, wie war sein Wasser?* Der Konig sagte: ,,Das
Wasser sah mit 13 genau so aus, wie mit drei. Es sieht jetzt mit 62 immer noch so aus*

Der Buddha sagte: ,,Dein Haar ist nun weifl und Dein Haut runzelig. Du hast mit Sicherheit mehr
Falten, als in Deiner Jugend. Wenn Du jetzt den Ganges betrachtest, Du friiher als Kind den
Ganges betrachtest hast, dieses "Sehen’, ist das jung oder alt?** Der Konig sagte: ,, Nein,
Weltverehrter.” Buddha sagte: ,,Dein Gesicht ist zwar runzelig, aber dieses "Sehen’, die wahre
Natur wird nie runzelig. Das was runzelig ist, ist verdnderlich, das, was nicht runzelig ist, ist
unverdndert. Das was verdnderlich ist, wird vergehen, das was unverédnderlich ist, ist jenseits von
entstehen und vergehen. Wie konnte es da Geburt und Tod anheim fallen. Wie konnen da Maskari
Goshaliputra und andere sagen, nach dem Tod ist alles endgiiltig ausgeldscht?!“ Als der Konig
das horte, sagte er: ,,Ich habe Vertrauen in die Lehre und weill nun, dass nach den Tod des
Korpers nicht alles erlischt, sondern es eine Wiedergeburt gibt.” Der Konig und die Zuhorer
erfreuten sich an der Lehre und hatten tiefe Einsichten.*

Konig Pasenadi stellt die Frage, wie man das, was nicht entsteht und vergeht erfahren kann.
Buddha fiihrt ihn im Folgenden durch eine Kontemplation. Zunéchst ldsst er den Konig
erkennen, dass der physische Korper vergénglich ist. Der Konig ist selber ein Praktizierender und
erkennt, dass die Gedanken sich stdndig verandern und schliefit daraus, dass der Korper vergehen
wird. Er betrachtet die Verdnderungen im Korper, die schleichend vor sich gehen. Wir kénnen
hier in die gleiche Kontemplation eintauchen. Wir sehen und als Kind, klein und zart, als junger
Erwachsener, voller Energie und Kraft, sportlich, wissensdurstig, schnell. Dann um die 40, wo
die Energie schon etwas weniger wird, die ersten grauen Haare sich zeigen, dann mit 50, wo wir
eine Lesebrille brauchen, mit unseren Kindern nicht mehr mithalten kénnen, mit 60, wo das
Gedichtnis etwas nachlésst, wir schneller miide werden und so weiter. Wir nehmen die
Verdnderungen ganz bewusst wahr, sehen, dass die Zeit ihren Lauf nimmt und wir diesen Prozess
nicht authalten konnen, so sehr wir es uns wiinschten. Der Traum der ewigen Jugend geht nicht
auf. Der Konig ist sich bewusst, dass er auch nicht mehr lange Leben wird und das verursacht in
ihm Unbehagen. Es kann doch nicht sein, dass dann einfach alles zu Ende ist. In den Lehren
anderer Lehrer wird ihm genau das jedoch vermittelt. Auch da gibt es Parallelen zur heutigen
Welt. Durch die materiell und naturwissenschaftlich orientierte Gesellschaft wird uns vermittelt,
dass mit dem Tod alles zu Ende ist. Doch die Wissenschaft entspringt aus dem denkenden Geist
der Menschen. Wenn dieser die Basis bildet, wird sich nicht zu anderen Ergebnissen kommen
konnen, als die Basis vorgibt.

Buddha zeigt dem Konig, dass es in mitten der Vergédnglichkeit etwas gibt, das nicht entsteht und

Miao Fa Zentrum 4} /X

fiir Meditation 7# %
und Chan-Buddhismus



nicht vergeht. Wenn wir das finden kdnnen, kénnen wir Geburt und Tod iiberwinden und der Tod

stellt kein abruptes Ende mehr dar. %
Buddha leitet den Konig zundchst an, das Objekt des Sehens, hier den Ganges Fluss, zu

betrachten, dessen Wasser immer noch genauso aussieht, wie vor Jahrzehnten. Das ist eine
Uberleitung zu der Kontemplation des Sehens. Das Sehen, oder die Fakultiit des Sehens, das
Potential des Sehens, ist nicht an das physische Auge gekoppelt. Auch Blinde haben das Sehen,
sie sehen ndmlich etwas Schwarzes (das erldutert Buddha in dem ersten Abschnitt {iber das
Sehen.) Das Sehen des Ganges hat sich nicht veridndert, als Kind hat der Konig gesehen und im
Alter ist dieses Sehen unverédndert. Das ist unabhingig davon, ob das Auge altersbedingte
Sehschwierigkeiten hat. Dieses Sehen an sich, beim Leser jetzt genau das Lesen des Textes, nur
die Wahrnehmung, das ,,Wissen‘ das ich lese, das ist das Eintrittstor zu unserer wahren Natur, der
Natur der Bewusstheit. Jed er hat dieses ,,Wissen®, dessen Funktion sich in den Sinnen zeigt. Wir
horen das Rumpeln der Waschmaschine, wir horen einfach, ohne zu bewerten, ohne Gedanken
iiber das Gerdusch aufkommen zu lassen. Wir nehmen einfach wahr.

Buddha zeigt dem Ko6nig auf, dass dieses Sehen nicht dem Altern unterworfen ist. Der Korper
wird runzelig, die Augen werden schwach, aber das Sehen an sich ist weder alt noch jung.

Normalerweise schauen wir immer nach Aul3en, auf die Sinnesobjekte, und unser Geist gibt
Kommentare dazu ab. Wir sehen eine schone Frau und denken: ,,Wie attraktiv!‘ und schauen
zweimal hin. Der Geist néhrt sich von den Objekten im Auflen. Doch genau das ist unser
denkender Geist, der entsteht und vergeht. Das ist unser gewohnter Modus. Doch hier geht es
weiter, namlich indem wir uns iiben, nach innen zu schauen. Nicht die Aufmerksamkeit auf die
Objekte legen, sondern wir kdnnen uns die Frage stellen: ,,Wer ist derjenige der sieht?* Wir
richten unsere Bewusstheit nach innen. Im Alltag konnen wir das so liben, in dem wir einerseits
Achtsamkeit praktizieren, uns statt Multitasking auf eine Tétigkeit konzentrieren, ganz bewusst
kochen, abwaschen, putzen, am Computer arbeiten, ohne an etwas anderes zu denken.
Andererseits, in dem wir uns trainieren, Objekte aller Art nur wahrzunehmen ohne zu bewerten.
Wir sehen die Nachrichten, ohne sie im Geiste zu kommentieren. Wir nehmen einfach alles als
,80° wahr. Dann wenden wir uns nach innen. ,,Wer schaut die Nachrichten?* Diese Frage ist eine
sehr tiefe Frage, die uns immer wieder eine Richtung vorgeben kann.

Die Augen werden alt, die Objekte dndern sich, die Gedanken dariiber dndern sich ebenfalls,
doch das ,,Wissen®, das bleibt konstant. Das ist der Schliissel zu unserer wahren Natur, unserer
Buddhanatur. Diese ist leer und doch ,,erfiillt* mit allen Tugenden wie Weisheit, Mitgefiihl,
Respekt, Freude. Jeder von uns hat diese Buddhanatur, auch Tiere haben sie. Dieser wahre Geist
ist leer, unbewegt, von sich auch rein, nicht Geburt und Tod unterworfen, in sich perfekt und
intrinsisch vorhanden. Dieser Geist kann alle Phinomene hervorbringen. Er ist wie ein Magier
und dennoch nicht gekoppelt an unsere illusorische Person, jenseits von Worten und
Beschreibungen und jenseits von jeglicher Dualitt.

Wir alle haben diesen Geist. Diese absolute Ebene ist unsere wahre Zuflucht, der Ort des
wirklichen Friedens und der wirklichen Freiheit. Das klingt abstrakt, und dennoch ist es so
einfach: einfach ,,s0* sein, prasent, ohne Wertungen, Kommentare oder andere Gedanken. Das ist
der Modus des Absoluten. Wenn wir diesen auch nur fiir einen kurzen Moment erfahren, dann
verstehen wir, dass das was Buddha lehrt, wahr ist und wir entwickeln Vertrauen in das Dharma
und die starke Motivation, uns der Praxis zu widmen. Wir sehen, wie wir uns so hiufig an
oberflachlichen Dingen festhaften, angenehmen, wie unangenehmen, und so unsere
Wiedergeburten im Samsara immer neu kreieren.

Der Konig hat nach Buddhas Beispiel die Vergédnglichkeit realisiert und verstanden, dass das
Leben mit dem Tod nicht zu Ende ist, sondern es eine Wiedergeburt gibt. Buddhas Intention ist es
aber, den Schiilern das nahe zu bringen, was keine Geburt und keinen Tod kennt. Erst dann
konnen wir dauerhaften Frieden finden.

Es ist einfach dieser Geist, der jetzt den Text liest, wach und prisent, ohne wirre oder andere
Gedanken, ganz unbewegt und klar.

Miao Fa Zentrum 4} /X

fiir Meditation 7# %
und Chan-Buddhismus



